Chapitre 8

Socrate

« Une vie sans examen ne vaut pas la peine d'étre vécue. »
Socrate

Me voila enfin arrivé a un moment clé, celui ou je dois vous présenter Socrate. Ce personnage haut en
couleur, révolutionnaire, qui n'a pas besoin de présentation et qui, d'un autre c6té, demeure mystérieux.
En effet, d'une part, Socrate n'a pas besoin d'étre présenté tellement son nom est connu. Il est cet
homme qui apparait toujours au centre des livres du célébre Platon. I est celui que I'on appelle le pere
de la philosophie en Occident. 1l est a ce point important en philosophie que nous avons nommé les
penseurs avant lui les présocratiques. D'autre part, Socrate n'a jamais rien écrit. On dira sur ce sujet
qu’en n’ayant rien écrit, il s’est masqué a Thistoire. Il semble impossible de connaitre le véritable
Socrate.

Le probléme socratique

Socrate n’a rien écrit. Pour tenter de le connaitre, nous dépendons alors de ceux qui ont écrit a son
sujet. Or, les quatre principales sources dont nous disposons—Platon, Xénophon, Aristophane et, de
facon indirecte, Aristote—ne témoignent pas de la méme fagon. Platon, philosophe et éléve de Socrate,
compose des dialogues ou Socrate occupe un role central. Xénophon, historien, politicien et militaire,
le décrit sous un jour plus concret et moral. Aristophane, poéte comique, le caricature dans ses pieces.
Enfin, Aristote, éleve de Platon, en parle comme d’un témoin de seconde main.

Une question s'impose alors : ces auteurs nous présentent-ils le “vrai” Socrate (le Socrate historique),
ou un Socrate littéraire permis par le genre du dialogue philosophique ? Selon Louis André Dorion,
tous ces auteurs ont recours a un genre littéraire particulier, le /dgos sokratikds (le discours socratique),
genre qui autorise une large part d’invention. Il s’agit donc d’ceuvres littéraires et non de documents
historiques.

Premiere conclusion : nous n’aurons probablement jamais acceés au Socrate historique, a sa pensée
propre et authentique.

Pour sortir de cette impasse, j’ai choisi ici d’étudier le Socrate de Platon, et cela pour deux raisons.
D’abord parce que Platon fournit le témoignage le plus vaste : il aurait composé pres d’une vingtaine
de dialogues mettant Socrate en scéne. Ensuite parce que l'influence de Platon sur la philosophie
occidentale est immense. On s’intéresse plus précisément au jeune Platon, dont les dialogues semblent
plus proches du Socrate historique : Socrate y joue un réle déterminant, et les thémes abordés se
retrouvent également chez les autres auteurs du Mgos sokratikds. Dans les dialogues de maturité, en
revanche, Socrate s’efface progressivement au profit de nouveaux thémes absents des autres sources,
ce qui laisse penser que Platon y introduit davantage ses propres idées.

Au Chapitre 6 de ce livre, nous avons présenté les présocratiques comme ceux qui ne distinguaient pas
encore la science de la philosophie. Alors qu'a fait Socrate pour faire naitre cette discipline
philosophique ? 11 a établi les bases de la philosophie, 2 commencer par son objet. En effet, Socrate ne
nous a pas laissé de théorie scientifique. Ce qui l'intéresse, ce sont les « problemes humains
fondamentaux ». Il a examiné méthodiquement les opinions sur la justice, sur la morale, le bien, le beau,
la vertu, la connaissance, entre autres choses. Mais il y a plus. Contrairement a la thése de beaucoup de
sophistes voulant que le savoir soit relatif, qu'il n'y ait donc pas de vérité, Socrate semble davantage
croire qu'il doit bien y avoir une définition propre a chaque idée, une vérité unique. Définir les choses,
conceptualiser, trouver leur essence, c’est chercher Juniversel : ce qui est vral partout et pour toujours.
La justice, par exemple, ne devrait pas étre relative (a son temps, a une culture, etc.) mais plutot unique.



Un peu comme Parménide voyait dans I'étre la vérité « au cceur inébranlable », Socrate cherche des
définitions pour les grands problémes. La morale, la justice, la beauté, le bien, toutes ces idées doivent
étre définies ou il faudrait, a tout le moins, tenter de les définir. Non pas définir relativement (la justice
est telle pour lui, et telle pour elle...) mais bien universellement. Sans quoi, ces idées ne seront plus des
guides, mais des obstacles a la vérité. En effet, comment des citoyens pourraient-ils instaurer des lois
justes s'ils ne savent pas ce qu'est la justice ? Comment une société pourrait-elle étre juste si ses lois ne

le sont pas ?

«[...] je suis prét a soutenir et de parole et d’effet, si j’en suis capable, que la persuasion qu’il fant chercher ce
gu’on ne sait point, nous rendra sans comparaison meillenrs, plus conrageux, et moins paressenx, que si nous
pensions qu'il est impossible de déconvrir ce gu’on ignore, et inutile de le chercher.! »

Socrate

~ CONNAIS-Toi Toi-MEME .

g

éritable mystére pour I'histoire de la philosophie
‘puisqu’il n’a rien écrit, on appelle tout de méme Socrate
le pére de la philosophie. Il vécut de 470 a 399 avant notre -
.+ &re. Sa pensée semble influencée par des hommes =~ -
. eomme Parménide, Anaxagore ou Protagoras, mais :
également par des femmes comme Aspasie Ou sa propre -
mere, Phainaréte. o ;

1 Platon, Ménon, traduction de Victor Cousin, 86b.
2 Voir L’Apologie de Socrate, de Platon.

En ce sens, Socrate est donc un
grand philosophe. 1l a développé la
rigueur dans sa recherche de
Pexactitude. Il a donné le ton. 1l est
méme mort pour ne pas entrer en
contradiction avec son propre
discours sur la justice et les lois.2 11
aurait facilement pu s’évader de
prison, la ou il fut envoyé pour «
corruption » de la jeunesse et
impiété. Mais il a préféré demeurer
dans Dexactitude, rigoureusement.
Il a donc bu la cigué, un poison
mortel. Eh oui, lhistoirte de la
philosophie  débute par une
condamnation a mort. Depuis, on
dira de Socrate qu’il n’est pas un
simple penseur mais un vrai
philosophe grec : il ne fait pas que
vivre et penser, mais plutdt vivre ce
qu’il pense !

8.1 Le philosophe

Socrate se croit investi d’une
mission, celle de philosopher. 1l
tente par la d’aider ses concitoyens
4 mieux se connaitre eux-mémes.
Telle est la phrase inscrite sur le
temple de Delphes : « Connais-toi toi-
méme », et que Socrate incarne
merveilleusement bien. C’est par un
cheminement intérieur  qu’un
individu parvient a se connaitre et a
découvrir qu’au final... il ne sait pas



grand-chose. Je sais que je ne sais rien, voila la seule connaissance que Socrate prétend posséder. C’est en
ce sens qu’il est révolutionnaire : Socrate opére un renversement des valeurs car, au lieu de ne s’occuper
que de politique, de la Cité, comme le veut la vertu, il faut, selon lui, s’occuper de se connaitre.? Au
fond, Socrate aurait été pieux, car c’est pour répondre au dieu Apollon qu’il philosophe. Ce dieu aurait
dit a la Pythie de Delphes que « Socrate est le plus sage des hommes », justement parce qu’il sait qu’il
ne sait rien. Pour trouver plus sage que lui, Socrate philosophe. Il ameéne ses amis et concitoyens
athéniens a réfléchir, a jeter les préjugés, a examiner ce qu’ils disent, a chercher la vérité.

Extrait 7, L’Apologie de Socrate

Au printemps de -399, a Athénes, trois accusateurs ont mené Socrate devant le tribunal. Il s’agit de
Pauteur et pocte Mélétos, de I'orateur Lycon et du politicien Anytos. Voici un extrait de la défense de
Socrate :

« Reprenons donc dans son principe 'accusation sur laquelle s’appuient mes calomniateurs, et
qui a donné a Mélétos la confiance de me traduire devant le tribunal. Voyons ; que disent mes
calomniateurs ? Car il faut mettre leur accusation dans les formes, et la lire comme si elle était
écrite, et le serment prété : Socrate est un homme dangereux qui, par une curiosité criminelle,
veut pénétrer ce qui se passe dans le ciel et sous la terre, fait une bonne cause d’'une mauvaise,
et enseigne aux autres ces secrets pernicieux. Voila 'accusation ; c’est ce que vous avez vu dans
la comédie d’Aristophane, ou 'on représente un certain Socrate, qui dit qu’il se promene dans
les airs et autres semblables extravagances sur des choses ou je n’entends absolument rien ; et
je ne dis pas cela pour déprécier ce genre de connaissances, sil y a quelqu’un qui y soit habile
(et que Mélétos n’aille pas me faire ici de nouvelles affaires) ; mais c’est qu’en effet, je ne me
suis jamais mélé de ces matieres, et je puis en prendre a témoin la plupart d’entre vous. Je vous
conjure donc, tous tant que vous étes avec qui j’ai conversé, et il y en a ici un fort grand
nombire, je vous conjure de déclarer si vous ne m’avez jamais entendu parler de ces sortes de
sciences, ni de pres ni de loin ; par la, vous jugerez des autres parties de I'accusation, ou il n’y
a pas un mot de vrai. Et si I'on vous dit que je me méle d’enseigner, et que jexige un salaire,
C’est encore une fausseté. Ce n’est pas que je ne trouve fort beau de pouvoir instruire les
hommes, comme font Gorgias de Léontium, Prodicus de Céos, et Hippias d’Elis. Ces illustres
personnages parcourent toute la Gréce, attirant les jeunes gens qui pourraient, sans aucune
dépense, s’attacher a tel de leurs concitoyens qu’il leur plairait de choisir ; ils savent leur
persuader de laisser 1a leurs concitoyens, et de venir a eux : ceux-ci les paient bien, et leur ont
encore beaucoup d’obligation.

[...] je vous conjure, Athéniens, de ne pas vous émouvoir, si ce que je vais vous dire vous
parait d’'une arrogance extréme ; car je ne vous dirai rien qui vienne de moi, et je ferai parler
devant vous une autorité digne de votre confiance ; je vous donnerai de ma sagesse un témoin
qui vous dira si elle est, et quelle elle est ; et ce témoin c’est le dieu de Delphes. Vous connaissez
tous Chérephon, c’était mon ami d’enfance ; il Pétait aussi de la plupart d’entre vous ; il fut
exilé avec vous, et revint avec vous. Vous savez donc quel homme c’était que Chérephon, et
quelle ardeur il mettait dans tout ce qu’il entreprenait. Un jour, étant allé a Delphes, il eut la
hardiesse de demander a I'oracle (et je vous prie encore une fois de ne pas vous émouvoir de
ce que je vais dire) ; il lui demanda §’il y avait au monde un homme plus sage que moi : la
Pythie Iui répondit qu’il n’y en avait aucun. A défaut de Chérephon, qui est mort, son frére,
qui est ici, pourra vous le certifier. Considérez bien, Athéniens, pourquoi je vous dis toutes ces
choses, c’est uniquement pour vous faire voir d’ou viennent les bruits qu’on a fait courir contre
moi. Quand je sus la réponse de oracle, je me dis en moi-méme : que veut dire le dieu ? Quel

3 Hegel, Lecons sur Ubistoire de la philosophie, trad. P. Garniron, t. 2, p.333 : « Aucun peuple et moins encore un peuple libre,
d’une liberté comme celle dun peuple athénien, n'a a reconnattre un tribunal de la conscience morale. »



sens cachent ses paroles ? Car je sais bien qu’il n’y a en moi aucune sagesse, ni petite ni grande ;
que veut-il donc dire, en me déclarant le plus sage des hommes ? Car enfin il ne ment point ;
un dieu ne saurait mentir. Je fus longtemps dans une extréme perplexité sur le sens de I'oracle,
jusqu’a ce qu’enfin, apres bien des incertitudes, je pris le parti que vous allez entendre pour
connaitre 'intention du dieu. J’allai chez un de nos concitoyens, qui passe pour un des plus
sages de la ville ; et jespérais que la, mieux qu’ailleurs, je pourrais confondre 'oracle, et lui dire
: tu as déclaré que je suis le plus sage des hommes, et celui-ci est plus sage que moi. Examinant
donc cet homme, dont je n’ai que faire de vous dire le nom, il suffit que c’était un de nos plus
grands politiques, et m’entretenant avec lui, je trouvai qu’il passait pour sage aux yeux de tout
le monde, surtout aux siens, et qu’il ne I’était point. Apres cette découverte, je m’efforcai de
lui faire voir qu’il n’était nullement ce qu’il croyait étre ; et voila déja ce qui me rendit odieux a
cet homme et a tous ses amis, qui assistaient a notre conversation. Quand je I'eus quitté, je
raisonnai ainsi en moi-méme : je suis plus sage que cet homme. Il peut bien se faire que ni lui
ni moi ne sachions rien de fort merveilleux ; mais il y a cette différence que lui, il croit savoir,
quoiqu’il ne sache rien ; et que moi, si je ne sais rien, je ne crois pas non plus savoir. Il me
semble donc qu’en cela du moins je suis un peu plus sage, que je ne crois pas savoir ce que je
ne sais point. »*

Cette complexe et sage acrobatie mentale porte un nom : la simple et la double ignorance. Celui qui
sait qu’il ne sait rien, le sage, est donc ignorant, mais une seule fois. Celui qui ne sait pas qu’il ne sait
rien, donc celui qui croit tout savoir est deux fois ignorant : il ne sait pas... et ne le sait pas !

« [...] Mais, Athéniens, la vérité est qu’Apollon seul est sage, et qu’il a voulu dire seulement,
par son oracle, que toute la sagesse humaine n’est pas grand’chose, ou méme qu’elle n’est rien
; et il est évident que I'oracle ne parle pas ici de moi, mais qu’il s’est servi de mon nom comme
d’un exemple, et comme s’il eat dit a tous les hommes : Le plus sage d’entre vous, c’est celui
qui, comme Socrate, reconnait que sa sagesse n’est rien. Convaincu de cette vérité, pour m’en
assurer encore davantage, et pour obéir au dieu, je continue ces recherches, et vais examinant
tous ceux de nos concitoyens et des étrangers, en qui j’espere trouver la vraie sagesse ; et quand
je ne I’y trouve point, je sers d’interpréte a oracle ; en leur faisant voir qu’ils ne sont point
sages. Cela m’occupe si fort, que je n’ai pas eu le temps d’étre un peu utile a la république, ni
a ma famille, et mon dévouement au service du dieu m’a mis dans une géne extréme. [...] »

8.2 La dialectique

Socrate se démarque donc des penseurs qui I'ont précédé par l'objet de ses recherches et patr ce désit
de trouver l'universel. Pour mettre de 'ordre dans une idée, il faut commencer par la définir. Se faisant,
on devra analyser les concepts associés a cette idée, et doucement se diriger vers une définition
universelle. C’est ce caractere wniverse/ d’'un concept qui lui donnerait valeur de vérité.

Comment y arriver ? Socrate utilise 'inférences.

Exemple : L’art de la médecine vise I'intérét du plus faible. L’art du charpentier vise I'intérét du plus
faible. Donc les arts en général visent I'intérét du plus faible : raisonnement inductif. + Si tous les arts
visent lintérét du plus faible, alors I'art de gouverner vise I'intérét du plus faible. Donc un vrai
gouvernement doit faire ses lois dans I'intérét du peuple (le plus faible par rapport au gouvernement,
le plus fort) : raisonnement déductif.

4 Platon, Apologie de Socrate dans Oeuvres de Platon, traduite par Victor Cousin [19b a 21e].
> Platon, Apologie de Socrate dans Oenvres de Platon, traduite par Victor Cousin [23a a 23¢].
¢ Voir la section 6.4.1, page 107.



En s’attaquant aux grands problémes humains a I'aide d'une recherche de 'universel, Socrate est appelé
a développer une méthode. L'élément de cette méthode qui retient le plus souvent l'attention est
certainement la dialectique. Platon nous a toujours présenté un Socrate dialoguant avec un
intetlocuteur. D'ou le premier sens du mot grec dialegesthai (dialectique), qui signifie converser
(dialoguer). Cette dialectique va devenir un mouvement qui consiste a opposer des opinions contraires
puis, de cette confrontation pourrait naitre une nouvelle position, une définition, une idée qui
dépasserait les contradictions de départ en ce qu’elle aurait évacué toutes les réfutations possibles. Ca,
C’est I'idéal et ce serait le sens socratique de la dialectique : art de dialoguer (un mouvement de pensée)
pour trouver des connaissances par 'examen rigoureux des diverses positions dans une discussion.
Toutefois, dans les dialogues de jeunesse, ces échanges entre Socrate et son interlocuteur se terminent
souvent sur une aporie. C’est a dire que le lecteur réalise 'impasse : on n’arrive pas a résoudre le
probléme examiné. La discussion se termine en queue de poisson, comme on dit. Néanmoins, le
probléme est alors plus clair et ses principales erreurs et préjugés seront dissipés. Ce qui n’est pas rien :
on a avancé.

Dans ses dialogues, Platon présente presque toujours un sujet philosophique de la maniére suivante :
Socrate rencontre un individu qui prétend connaitre un sujet X, disons la justice. Il I'invite au dialogue,
et l'individu nous présente une définition de la justice. Socrate demande alors des précisions. Quelles
sont les principales prémisses de cette définition ? Quand il les a, Socrate nous fait voir qu'il pourrait
aussi y avoir une autre position sur la justice a partir de ces idées ; ou alors il nous fait voir que ces
prémisses peuvent mener a des contradictions. Les arguments vont d'abord étre en contradiction mais,
a force d’examens, dans un mouvement dialectique, Socrate pourra mener son interlocuteur vers une
meilleure définition. Ou alors (dans les dialogues de jeunesse) vers 'aporie’. Le mouvement dialectique
consiste donc, dans le dialogue, en un examen des opinions (des arguments) d’un individu prétendant
connaitre la vérité. Cet examen révéle assez rapidement que les arguments en jeu menent le plus
souvent a une contradiction lorsqu'ils sont poussés au bout de leur logiques.

8.3 La méthode socratique

Ce que l'on apprend des écrits de Platon, c'est que Socrate cherche toujours a définir des concepts lors
de dialogues avec les autres. Ces « autres » sont le plus souvent des gens qui croient connaitre des
vérités, ou des curieux qui sont intéressés au savoir que cherche Socrate. 11 s'entretient donc avec des
philosophes, des artistes, des sophistes, des politiciens. Ce qui reste ici bien particulier et propre a
Socrate, c'est donc ce que nous avons souligné plus haut, a savoir qu’il n'a jamais rien écrit. Alors, en
plus de sa méthode « philosophique » pour atteindre la « vérité », il doit user de psychologie pour arriver
a la discussion philosophique. En effet, dans la mesure ot il doit instaurer une base propice a la réelle
discussion philosophique, Socrate doit préparer son interlocuteur. Il doit I'amener a cette humilité
nécessaire sans laquelle une recherche honnéte de la vérité serait impossible.

Si Socrate ne semble jamais se vanter de posséder de grands savoirs, il se dit pourtant détenteur d'une
certaine sagesse. Sa sagesse, toute petite, consiste simplement a affirmer que tout ce qu'il sait... est qu'il
ne sait rien. Cela est, suivant sa position philosophique, un grand savoir. C'est-a-dire que dans la mesure
ou il est extrémement difficile, peut-étre méme impossible, de parfaitement définir les concepts
morausx, la justice, le bien, etc., alors celui qui entre dans la discussion en étant convaincu qu'il sait tout
patt, en réalité, de loin. Celui qui croit tout savoir devra d'abord apprendre qu'il ne sait, au final... pas
grand-chose. Ensuite seulement, selon Socrate, le terrain est propice a la réelle discussion
philosophique.

7 L’aportie est une difficulté logique a résoudre un probleme.

8 Ce sont les philosophes allemands J. G. Fichte puis Hegel qui souligneront ce mouvement dialectique comme
une forme essentielle pour I'avancement des idées dans l'histoire du monde. Mais il faut bien distinguer la
dialectique chez ces philosophes. Hegel reprend certes I'idée de Socrate mais ’'amene plus loin, ou ailleurs.



Pour mieux la voir, il est possible de découper cette méthode de Socrate en trois moments : a) l'ironie
socratique, b) la dialectique réfutative puis c) la maieutique.

a) L'ironie socratique

L'ironie, c'est d'abotd, au sens large, présenter une proposition de toute évidence fausse comme si elle
était vraie. Ce type d'ironie est tres utilisé en humour. Socrate pouvait aussi l'utiliser. On peut penser,
entre autres, 4 ce passage du procés de Socrate ot ce dernier évoque un certain Evénos de Paros. Ce
sophiste, disait Socrate, pouvait étre dit un homme heureux puisqu'il possédait un grand savoir et qu'il
l'enseignait 4 des conditions trés mesurées. Socrate est ici ironique puisqu’a ses yeux le sophiste Fvénos
ne possédait pas un grand savoir comme il le prétendait et, deuxiemement, qu'il n'enseignait pas a des
conditions mesurées. Fivénos de Paros demandait, comme beaucoup d'autres sophistes, une somme
d'argent colossale pour ses enseignements. Ainsi, présenter comme vraie une proposition fausse sert a
en faire ressortir l'absurdité. Mais ce qui est propre a Socrate, c'est ce que l'on a appelé l'ironie
socratique.

L'ironie socratique s'entend dans un sens différent que l'ironie au sens large. Elle signifie : poser des
questions en feignant l'ignorance. Socrate allait donc débuter ses débats en discussion avec des
questions. En posant ces questions, il fait comme s'il ne savait pas. Ne savait pas quoi ?

Son interlocuteur, le plus souvent, pouvait se vanter de posséder un savoir, une grande sagesse. Mais
Socrate, par expérience, savait que lorsque 'on questionne de fagon pointilleuse un prétendu savant, il
s'avérait assez souvent que le savant en question, au final, ne savait pas grand-chose. Qui, en effet, peut
réellement prouver qu'il connait les grandes réponses aux problémes humains fondamentaux ? Mais si
Socrate veut amener son intetlocuteur a plus d'humilité, il devra lui démontrer que son savoir n'est pas
si solide qu'il le croit. Pour ce faire, il doit discuter avec lui. Socrate devra donc d'abord faire semblant
de croire savant son interlocuteur. Ce faisant, son vis-a-vis est bien disposé a patler. Socrate feint donc
lignorance, c'est-a-dire qu'il se montre trés impressionné par le prétendu savoir de son adversaire. En
réalité, Socrate sait bien que son interlocuteur ne sait probablement que peu de choses. Alors pour le
lui démontrer, Socrate doit le questionner puis trouver des contradictions dans son discours.

b) Dialectique réfutative

Nous avons déja expliqué plus haut que la dialectique est un mouvement ou l'on oppose des idées
contraires dans le but, au final, de dépasser leurs contradictions. Si Socrate veut démontrer a son
intetlocuteur qu'il ne connait pas si bien le sujet qu'il se vante de connaitre, alors il mettra en place un
dialogue ou ses questions améneront des réponses qu'il faudra comparer entre elles. A partir du
moment ou Socrate trouve des contradictions dans le dialogue de son interlocuteur, cela est un indice
évident que ce dernier ne posseéde cette prétendue sagesse.

Si l'interlocuteur s'insurge d'étre ainsi réfuté devant une foule d'intéressés, alors les efforts de Socrate
sont vains. Jamais la réelle discussion philosophique n'aura lieu. Les ponts sont coupés, le dialogue est
rompu : la fierté et la réputation de l'interlocuteur sont atteintes et ce dernier ne l'accepte pas. Socrate
devient alors, a ses yeux, un ennemi a fuir.

« Un homme ne doit jamais rougir d’avoner qu’il a tort ; car, en faisant cet aven, il prouve qu’il est plus sage
anjonrd bui qu’hier. »

Jean-Jacques Rousseau



Toutefois, advenant le cas ot Socrate dialogue avec une personne plus humble, cette dernicre pourrait
accepter que son discours contienne des contradictions. Dans ce cas, l'interlocuteur descend des
hauteurs de son prétendu savoir et revient au niveau zéro, au niveau de l'ignorance. Dans ce cas
seulement, la discussion philosophique est enfin possible.

c) La maieutique
« Les gens qu'on interroge, pourvu qu’on les interroge bien, trouvent d'enxc-mémes les bonnes réponses. »
Socrate

Maieutigne est un terme grec qui signifie « art de faire accoucher » et qui renvoie a « sage-femme », celle
qui pratique l'art d'accoucher les femmes de I'enfant qu'elles portent?. Quel rapport existe-t-il alors
entre maientique et philosophie ? La mére de Socrate aurait elle-méme été sage-femme. Ce qui pourrait
le fasciner dans ce métier est le fait qu’a partir du travail de deux personnes, la sage-femme et la femme

ui porte un bébé, un nouvel étre humain apparait. Socrate fait un peu la méme chose a un autre niveau.
A l'aide de ses questions, il aide son intetlocuteur a accoucher d'une vérité. Du travail de deux
personnes, Socrate et son interlocuteur, une nouvelle idée va naitre. A I'image du bébé naissant, la
nouvelle idée n'est peut-étre pas pleinement développée, mais elle est pleine de potentiel !

Mise en garde : Selon plusieurs spécialistes, dont Louis-André Dorion, la maieutique telle que nous la
trouvons chez Platon pourrait étre un ajout du philosophe plutét qu'une doctrine authentiquement
socratique. Aucun autre auteur ayant écrit sur Socrate — ni Xénophon, ni Aristophane, ni Aristote —
ne mentionne cette « art d’accoucher les esprits ». De plus, cette métaphore obstétricale correspond
davantage au projet pédagogique de Platon qu’a la profession d’ignorance attribuée au Socrate
historique. On suppose donc que la mafeutique appartient au genre littéraire du logos sokratikos, qui
autorise une part d’invention. Autrement dit, elle témoigne peut-étre plus de Platon que de Socrate lui-
méme. Pourquoi Pinclure tout de méme ?
Parce que la mafeutique est devenue 'une des méthodes socratiques les plus célébres et les plus utilisées
dans T’histoire de la pédagogie et de la philosophie. Dans le doute, il vaut donc mieux la présenter : elle
enrichit notre compréhension du “phénomene Socrate” et offre au lecteur une perspective plus large
sur sa postérité intellectuelle.

8.4 Conclusion

Tu peux retenir ici que méme s'il est difficile de passer pat-dessus le probléme socratique, il va sans
dire que ce personnage, haut en couleur, a donné un souffle nouveau a la discipline philosophique. Sa
méthode (la méthode socratique), et le mouvement puissant qu'elle contient (la dialectique), ainsi que
le but poursuivi (chercher 'universel), vont donner au monde des idées une nouvelle direction. 11
précise des concepts importants et donne a I'histoire des idées une foule de chemins qui menent au
cceur de problémes humains fondamentaux. Pour cela, Socrate est une référence. Il innove. Pour
beaucoup il est en cela le pére de la philosophie.

O

Si vous souhaitez tester votre compréhension de ce chapitre, essayez de répondre aux 10 questions a
choix de réponse sur notre site Internet www.explorateursidees.com

*
**

9 Le mot vient de la déesse Maia, fille du dieu Atlas et de Pléioné, elle veille aux accouchements.



